
181

Е.С. Марей

КОНФЛИКТЫ ОТШЕЛЬНИКОВ И КЛИРИКОВ  
В ВЕСТГОТСКОЙ ИСПАНИИ:  
СМЕНА МОДЕЛИ АВТОРИТЕТА?*

В статье анализируются т.н. «автобиографические» произведения Валерия 
из Бьерсо – отшельника и монаха, жившего в конце VII в. в горах Галисии на 
Северо-Западе Пиренейского полуострова. Один из основных мотивов про-
изведений – противостояние Валерия и клириков (пресвитеров и епископа).  
Исследователи объясняют эти конфликты конкуренцией Валерия и клириков за 
лидерство в христианской общине. 

В статье подробно рассматриваются причины каждого конкретного конфлик-
та Валерия с представителями церковной и монастырской иерархии, а также 
анализируются способы и приемы, с помощью которых автор изображает своих 
противников. Валерий никогда не называет прямых причин конфронтации: для 
него все клирики – агенты дьявола. 

Хотя Валерий и декларирует уход от мира, в реальности он почти всегда был 
окружен учениками и последователями. Он пользовался уважением и почита-
нием мирян, которые отдавали ему в обучение детей и дарили подарки. Немало-
важным фактором было образование Валерия, по-видимому, достаточно высо-
кого уровня, но главной составляющей авторитета отшельника был его крайне 
суровый, аскетический образ жизни. Рассказ о несправедливых гонениях дол-
жен был усилить впечатление об исключительном, близком к мученичеству су-
ществовании отшельника.

Очевидно, пресвитеры небольших сельских церквей, находившихся непо-
далеку, с трудом переносили соседство харизматичного отшельника, поскольку 
милостыня и подаяние были основными источниками их существования. Так, 
в основе конфликта Валерия и аббата Руфианского монастыря лежал именно 
имущественный спор.

Что же касается отношения Валерия и епископа Исидора, то, как показано 
в статье, конфликта как такового не было. Епископ хотел взять Валерия на цер-
*	 Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 23-28-00723, https://rscf.

ru/project/23-28-00723/. Организация выполнения проекта – Православный Свято-Тихоновский 
гуманитарный университет. 

	 This work was supported by the Russian Science Foundation under grant No 23-28-00723, https://rscf.
ru/en/project/23-28-00723/. The project was organized by St. Tikhon’s Orthodox University.



182

ковный собор в Толедо: авторитетный и почитаемый отшельник должен был 
усилить позиции самого Исидора. Валерий же не упустил возможности пока-
зать это как очередное ниспосланное ему испытание. Между тем с преемником 
Исидора, епископом Аврелием, у отшельника сложились вполне добрые отно-
шения. Таким образом, епископ не всегда выступал антагонистом отшельника, 
а, скорее, пытался «встроить» его в церковную иерархию.

Ключевые слова: Валерий Бергиденский, история монашества, отшельник, 
религиозный авторитет, Толедское королевство, епископ и монах, модели свя-
тости

Проблема власти, механизмов ее осуществления и способов переда-
чи является одной из краеугольных проблем исторической науки, тра-
диционно привлекающей внимание исследователей античности и сред-
невековья. Сказанное в полной мере относится к властным институтам 
Толедского королевства вестготов, существовавшего на территории Пи-
ренейского полуострова с 569 по 711 г. (выделю лишь самые общие ра-
боты: King 1972; García de Valdeavellano 1977; García Moreno 1989; Кор-
сунский 1969; Ауров 2019).

Административная система Толедского королевства, разумеется, была 
далека от устройства современных государств. В условиях слабости цен-
тральной власти и общей неразвитости государственных институтов и 
бюрократического аппарата большую роль в жизни общины играли 
религиозные лидеры – епископ и/или т.н. «святой человек». Пожалуй, 
наиболее четко на материале вестготской эпохи это продемонстрировала 
С.  Мартен, отметив исключительную роль епископа в жизни города и 
городской общины (Martin 2003. P.  113–133). Основания и механизмы 
епископской власти, как духовной, так и светской, были исследованы в 
недавней монографии М.Ю. Биркина. Как показал исследователь, авто-
ритет епископа не в последнюю очередь зависел от его происхождения и 
уровня образования. Для Исидора Севильского образованность еписко-
па была столь же важным качеством, как и благочестие (Биркин 2020. 
С. 55–75). 

«Святой человек» (le saint homme) является буквальным переводом 
термина holy man, введенного П. Брауном: это харизматичный отшель-
ник и аскет, чей суровый образ жизни вызывает уважение и почитание 
мирян (преимущественно в сельской местности). Он выполняет функ-
ции наставника, педагога, целителя, у него просят заступничества и по-
средничества (Martin 2003. P. 99–102). Между клириками и отшельника-
ми, стоящими как бы вне церковной системы, возникает конкуренция за 
власть, влияние и милостыню. Как отмечают исследователи, для клири-
ков и монахов, живущих в монастыре по уставу, отшельник был подозри-



183

тельной фигурой: ведь никто не мог поручиться, что тот ведет правед-
ный образ жизни. С другой стороны, высокомерие отшельника, который 
считал, что только путь анахорета ведет к спасению, не могло вызывать 
у клириков добрых чувств (Díaz y Díaz 1969. P. 222; Martin 2003. P. 134; 
Gallon 2021. P. 66–69; Díaz, Fernández Ortiz de Guinea 1997. P. 23–35).

Эти конфликты, как правило, анализируются на материале т.н. «ав-
тобиографических» сочинений Валерия Бергиденского, отшельника, 
жившего в конце VII в. в горах Бьерсо, на Северо-Западе Пиренейско-
го полуострова. Поскольку каждое из этих трех произведений написано 
от первого лица – самого Валерия, их принято называть автобиографи-
ческими, однако, считать их автобиографиями в современном смысле 
слова довольно трудно (но об этом ниже). Перед читателями открыва-
ется картина невероятных препятствий, лишений и гонений, которые 
пришлось вынести автору. Валерий находится в постоянной борьбе с 
дьяволом, который докучает отшельнику через стихийные бедствия, 
несчастья и главное, через своих приспешников. В частности, Валерий 
описывает свои конфликты с двумя пресвитерами – Флайном и Юстом, с 
неким Фирмином, а также козни епископа Асторги Исидора. По мнению 
исследователей, приведенному выше, причины этих конфликтов нельзя 
списать только на характер Валерия: они обусловлены конкуренцией за 
духовное влияние в христианской общине.

Для нас интересно другое: очевидно, что Валерий пользовался авто-
ритетом в глазах верующих христиан. На чем был основан его автори-
тет? И можем ли мы говорить о некоторой смене мировоззрения, когда 
духовным лидером общины становится не образованный епископ, вклю-
ченный в церковную иерархию, а харизматичный аскет? Для ответа на 
эти вопросы следует разобрать каждый конфликт отдельно, выделив его 
возможные причины, реакцию Валерия и, конечно, способ описания им 
каждого конфликта. Но прежде всего следует подробнее поговорить о 
жанровых особенностях нашего источника.

Своеобразие «автобиографических» произведений  
Валерия Бергиденского

Все сведения о Валерии мы черпаем из его собственных произве-
дений. Корпус «автобиографических» сочинений включает в себя три 
прозаических текста и два стихотворения1, и на первый взгляд, он со-

1	 В оригинале названия его прозаических произведений следующие: «Ordo querimoniae praefati 
discriminis» (OQ), «Replicatio sermonis a prima conversion» (RS) и «Quod de superioribus queri-
moniis residuum sequitur» (QDSQ). Они перемежаются стихотворениями: «Epitameron proprium 
praefati discriminis», «Epitameron propriae necessitudinis»; русск. пер. см.: Валерий Бергиденский 
2020. С. 360–380.



184

вершенно не структурирован. В частности, первый текст, «Ordo querimo-
nie» («Воздыхания по поводу пережитых скорбей»), вроде бы выдержан 
хронологически от момента, когда Валерий решил стать монахом, и до 
того, как он закончил писать, будучи уже в преклонном возрасте, а во 
втором тексте («Возобновление повествования от начала покаяния») ав-
тор вдруг возвращается к событиям своей молодости. Третья часть («То, 
что осталось сказать в дополнение к предшествующим воздыханиям») 
вообще рассказывает о египетских отшельниках, правда, она, очевидно, 
не закончена, так что о замысле судить трудно.

Итак, Валерий родился ок. 625–630 гг. в районе Асторги в достаточно 
состоятельной семье. О благосостоянии его родителей свидетельствует 
тот факт, что они позаботились дать сыну хорошее образование: по заяв-
лению самого автора, в юности он «в сумерках низменного века устрем-
лялся к бесполезным наукам» (Валерий Бергиденский 2018. С.  362)2. 
Кроме того, текст Валерия характеризует его как человека, начитанного в 
христианской литературе. Именно Валерий собрал переведенные на ла-
тинский язык жития египетских отцов (в частности, «Житие Антония» 
Афанасия Александрийского в переводе Евагрия, «Жития» Илариона, 
Павла и Малха Иеронима Стридонского), а также «Житие св. Фруктуо-
за Браккарского». Его перу принадлежат небольшие сочинения мораль-
но-дидактического характера, главной темой которых является подвиг 
монахов и аскетов (Díaz y Díaz 2006. P. 77–26; Velázquez Soriano 2007. 
P. 300–301).

Очевидно, что идеалом для Валерия был отшельник, полностью пре-
зревший мирскую жизнь и удалившийся в пустыню. Как считается, сна-
чала он поступил в монастырь в Комплудо, однако позже покинул оби-
тель и ок.  20  лет жил отшельником в горах Бьерсо, потом в поместье 
знатного мужа Рикимира в Эбронанте, а затем ок. 670 г. оказался в Ру-
фианском монастыре (совр. Сан Педро де Монтес), где и оставался до 
конца жизни. Будучи уже в преклонном возрасте, он решил описать свой 
жизненный путь и те трудности, с которыми ему пришлось столкнуться 
(Elfassi 2021. P. xv–xxi). Таким образом, определяется дата создания его 
произведений – 690–695 гг. (Ibid. P. xiii–xiv). 

В общем, это не автобиография в привычном нам виде, т.е. не рассказ 
о конкретных жизненных событиях, выдержанный более или менее по 
хронологическому принципу. Свою жизнь Валерий пытается построить 
по модели пустынника, так что в текстах Валерия мы можем различить 
аллюзии на монашеские жития, а иногда и дословные цитаты из них. 
Особенно автор любит «Житие св.  Антония Египетского» и часто ис-

2	 Ср. OQ. 1.1: «Dum olim ego, indignissimus peccator, Asturiensis prouincie indigena, intra adulescentie 
ternpora mundialibus inlecebris occupatus lucrisque terrenis iniens, uanis disciplinis intemptus...».



185

пользует топосы оттуда при описании своего опыта пустынножительства 
(Henriet 2014. P. 17–23). В итоге, жизнь Валерия служит лишь рамкой для 
гораздо более грандиозного замысла, насчет которого среди современ-
ных ученых существует дискуссия. 

Так, Р. Коллинз, анализируя названия произведений Валерия, пришел 
к остроумному выводу, что они соответствуют частям римского судеб-
ного процесса, где Валерий выступает в качестве истца, а в качестве от-
ветчика, очевидно, дьявол. Р. Коллинз также предполагает, что Валерий 
готовил материалы для своего будущего жития (Collins 1986. P. 431–434). 

С последним не согласен французский исследователь П.  Анрие, 
утверждающий, что цель Валерия состоит в том, чтобы рассказать об 
опасностях, которые подстерегают монаха не только вне кельи, но и вну-
три нее, и дать пример поведения истинного христианина (Henriet 2014. 
P. 24–25). По мнению П. Анрие, оригинальность Валерия состоит том, 
что он описывает свой жизненный путь по модели монашеского жития. 
Из-за того, что повествование ведется от первого лица, оно сильнее воз-
действует на читателя: как будто борьба с дьяволом происходит прямо 
здесь и сейчас, на наших глазах. Жизнь отшельника подается как еже-
дневный подвиг, на который тот сознательно себя обрекает. Итак, Вале-
рий создает из своей биографии некий литературный проект, в котором 
рисует себя как ищущего спасения подвижника (Henriet 2011. P. 375–376; 
Henriet 2021. Р. lxxxiii–c; о необходимости разделения автора и главного 
героя автобиографии см.: Зарецкий 2022. С. 72–73).

Валерий Бергиденский как духовный наставник
Несмотря на декларируемое в самом начале сочинения желание уйти 

от мирской суеты, разрыв нашего автора с миром был довольно услов-
ным (Díaz, Fernández Ortiz de Guinea 1997. P. 22; Martin 2003. P. 102; Hen-
riet 2011. P. 373; Gallon 2021. P. lx–lxi). Так, автор упоминает, что местные 
жители отдавали ему в обучение своих детей и за это дарили ему ценные 
подарки, например плащ из козьей шерсти3. Когда мать ученика по име-
ни Феодора забыла выполнить свое обещание, с ней случилось несча-
стье: однажды по дороге в церковь св. Феликса ее поднял на рога дикий 
бык. Ее муж и спутники никак не могли ей помочь, но к счастью, к ним 
приблизился некий «светозарный муж», назвавшийся человеком святого 
Феликса. Он снял полумертвую женщину с рога быка и исцелил ее, но 
до того взял с нее клятву, что она тотчас же после выздоровления нач-
нет ткать Валерию обещанный плащ (RS. 3.1–3.6). Этот эпизод интерес 

3	 RS. 3.1: «Quum in eodem necessitudinis loco quendam bonorum filium enutrirem et illi pro eruditione 
precipuum conscribsissem libellum, quum autem parentes eius mici pretium dare niterentur, dixi ad 
eius pueruli matrem ut michi cilicinum mandaret tantum facere pallium».



186

еще тем, как наш автор постулирует собственную святость: сам святой 
Феликс через своего посредника оказывает ему покровительство, а ука-
зание на конкретное место совершения чуда и на конкретную женщину 
призваны сделать рассказ правдоподобным для читателя.

Справедливости ради надо сказать, что Валерий учил не только детей 
из обеспеченных семей, но и сирот (Ibid. 6.1). Кроме того, у него искали 
прибежища юноши, желавшие посвятить себя Богу. Так, некий знатный 
юноша Иоанн, желая стать аскетом, оставил свою невесту и родителей 
и поселился рядом с Валерием. Дальнейший рассказ Валерия доволь-
но неопределенный: «...ревностью дьявола ожесточены были сердца ко-
варных людей, что они никоим образом не позволяли ему прийти жить 
со мной» (Ibid. 13). Мы можем лишь предполагать, что под «коварными 
людьми» подразумеваются местные церковные власти: в самом деле, за-
тем епископ рукоположил Иоанна против его воли в пресвитеры (Ibid. 
14). Правда, совсем скоро у Валерия появился новый ученик по имени 
Сатурнин.

Итак, чем Валерий привлекал к себе учеников и последователей? Пре-
жде всего, очевидно, своим образом жизни: крайний аскетизм и декла-
рируемый отказ от мира с его соблазнами представлялся им единствен-
но правильным путем спасения. Сам Валерий конструирует свой образ 
святого и праведного человека: так, он часто упоминает о том, что Бог 
помогает ему и наказывает его обидчиков как вольных, так и невольных 
вроде несчастной матроны Феодоры.

Второй, не менее важный фактор колоссального авторитета Валерия 
среди мирян – его образованность. В условиях упадка культуры и обра-
зования (Riché 1962. P. 291–310) знания Валерия должны были цениться 
очень высоко. Центром культурной жизни и образования все еще остает-
ся город (в том числе благодаря епископским школам). Однако в отличие 
от Юга полуострова Северо-Запад был слабо урбанизирован, а следова-
тельно, школ было мало. Здесь, в районе Бьерсо, Валерий отчасти берет 
на себя функции клирика – учить, наставлять в вере, подавать пример 
благочестивой жизни (ср.: Martin 2003. P. 99–103). Его растущий автори-
тет не может не вызывать зависти клириков.

Конфликты Валерия с пресвитерами: причины и суть
Конфликты Валерия с клириками начались еще в бытность его от-

шельником, до поступления в Руфианский монастырь. Так, когда слух о 
его аскетическом подвиге распространился среди мирян, по свидетель-
ству самого Валерия, к нему стали приходить люди, чтобы принести под-
ношение или услужить чем-либо в обмен на беседу или наставление4. 
4	 OQ. 2.1: «Quum hec omnia prolixo iam tempore, opitulante Domino, tolerarem, post aliquantorum 

annorum interuallo, tandem christiana uidelicet miseratio pietate conmota, cepit se ibidem diuersa 



187

Все это вызвало недовольство пресвитера местной небольшой церквуш-
ки по имени Флайн, который, по всей видимости, жил на пожертвования 
паствы и не желал терпеть рядом с собой конкурента (Díaz, Fernández 
Ortiz de Guinea 1997. P. 32). Примечательно, что безобразная внешность 
полностью соответствует его мерзкому характеру. Валерий также харак-
теризует его как «варвара», однако не очень понятно, что это слово оз-
начает в конце VII в., когда различия между готами и испано-римлянами 
практически исчезли5. Вероятно, перед нами литературный топос, и сло-
во «варвар» употребляется просто в уничижительном значении.

Флайн не только постоянно поносил Валерия, но и дошел до того, 
что силой отнял его сочинения. Валерий вынужден был бежать и вско-
ре укрылся в поместье Эбронант. По прошествии десяти лет владелец 
поместья, знатный муж по имени Рикимир, решил сделать Валерия пре-
свитером своей частной церкви (о феномене частных церквей см.: Díaz 
1986. P. 159–177). Валерий, как мог, противился этому назначению, объ-
ясняя это тем, что пресвитер находится в плену постоянных соблазнов, 
так как бесконечные подношения прихожан отвлекают его от истинного 
служения Богу (OQ. 5.1). Кроме того, пресвитеры частных церквей ча-
сто оказывались в прямой зависимости от их владельцев (Корсунский 
1969. С.  221). К счастью для Валерия, Рикимир внезапно умер, а его 
наследники сделали пресвитером некоего Юста. Валерий характеризу-
ет его как «негодного мужа» и подчеркивает несоответствие характера 
новоназначенного пресвитера и его имени («праведный»). Действитель-
но, имя Юст было распространено в Толедском королевстве (см. спи-
сок епископов в таким именем в: García Moreno 1974. P.  238), так что 
мы можем предположить, что противника Валерия именно так и звали.  
С другой стороны, неправедная и преступная матрона Юста является од-
ним из главных действующих лиц «Жития Дезидерия», и автор жития, 
вестготский король Сисебут, тоже подчеркивает противоположность ее 
имени и поступка (Vita Desiderii. 8). Возможно, в характеристике своего 
противника Валерий следует за Сисебутом, обыгрывая имя пресвитера. 
Он не пропускает никакой детали, чтобы описать своего противника в 

utrumque sexu uulgi caterua confluens glomerare, mee quoque infelicitati adiutorium prebere, 
obsequium inpendere uel stipendia ministrare».

5	 OQ. 2.2–2.3: «Quumque iam summa necessitas suffragante Domini pietate uerteretur in uoluptate, 
illico insurgens quidam uir barbarus, ualde lubricus et cunctis leuitatibus occupatus, Flainus nomine, 
eiusdem baselicule presbiter, antiqui hostis stimulis instigatus, inuidie facibus magisque succensus, 
sicut mos prauorum est inuidere aliis quod ipsi habere non adpetunt, eiusdem inuidie tenebris cecatus, 
insaniens cepit aduersus pusilitatem meam odia machinare atque crebra pretendere inpedimenta 
sepeque iacturam incutere. Quum uero quandoquidem ad eundem locum conueniebat cute teterrima, 
sicut scriptum est: “frons picea nigriore proprio depromit amictu” truculentus, uelut seuissima bestia 
frendens, magis pro contumelia subuersionis mee ad eundem locum accedebat quam ut pacem caritatis 
aut misericordie pernecteret pietatis».



188

как можно более невыгодном свете. Примечательно, что несколькими 
строками ниже Валерий рассказывает о мирянине по имени Симплиций 
(«простой», «прямодушный»), который принял отшельника в свое жили-
ще и всячески помогал ему. Валерий специально подчеркивает, что его 
новый друг заслуженно носил свое имя6. Итак, в небольшом фрагменте 
Валерий использует одинаковый прием для характеристики персонажей, 
а именно сравнивает их поведение и значение их имен. Посредством это-
го приема автор вкладывает в описание простых, рядовых обстоятельств 
своей жизни некий особый смысл. Этот пример – яркая иллюстрация 
того, как Валерий делает из своего жизнеописания литературный проект.

Возвращаясь к описанию пресвитера Юста, надо сказать о его черной, 
как у эфиопов, коже, что, по мнению автора, выдает столь же черную 
душу7. Впрочем, Юст не обязательно был темнокожим: в произведениях 
Валерия черный цвет и темнота противопоставляются свету и являются 
меткой дьявола (Collins 1986. P. 428). Учитывая, что Флайн охарактери-
зован похожим образом, можно сказать, что чернота кожи является про-
сто общим местом. Подчеркну, что Валерий конструирует образы своих 
противников через яркие и, очевидно, понятные читателям клише.

Важно, что Юст находился во власти предосудительной для священ-
нослужителя страсти к музыке: Валерий сообщает далее, что Юст по-
сещал пиры и прилюдно пел на них8. Между тем посещение клириками 
пиров и вообще собраний мирян было осуждено церковными соборами в 
Нарбоне и в Толедо – Concilium Narbonense, anno 589, can.3 (Vives, Marin 
Martínez, Martínez Díez 1963. P.  147) и Concilium Toletanum, anno 589, 
can. 23 (Ibid. P. 133). Так Валерий дает понять читателю, что Юст не про-
сто недостоин, но и не имеет права быть пресвитером. Разумеется, Юст 
тоже стал непримиримым врагом Валерия: часто бранил отшельника при 
всех, дрался с ним, а однажды даже пытался зарезать, и лишь вмешатель-
ство братии спасло Валерия от гибели (OQ. 6.6–6.9). Наш автор изобра-
жает своего противника настоящим безумцем, пьяным то ли от вина, то 
ли от ненависти; такой образ пресвитера, разумеется, не может вызы-

6	 OQ. 6.5: «Post nobissimum itaque subuersionis conmotionisque mee naufragium ab omnibus relictus 
sum solus et anullo capiens consolationis auxilium, nisi unum tantummodo repperi leuitam Domini, 
christianum fidelissimum, cuius meritum uocabulum comitabatur suum, nomine Simplicium, qui cum 
nimia dilectione karitatis me in suum humiliter suscipiens ospitium».

7	 OQ. 6.2: «Elegit namque nequissimum uirum false nuncupationis nomine Iustum, forma exigue 
pusillitatis tantillum, ac teterrime uisionis colore barbarice nationis Etiopum extrinsecus enim picea 
cute furuo sordens obtutum, in cordis uero arcana nigrior existit penitus corbo, – corpore quidem 
exiguus, sed criminum facinoribus copiosus. Hunc contra uoluntatem meam, me perniciter resistentem, 
hordinaberunt presbiterum».

8	 OQ. 6.3: «Qui pro nulla alia electione ad hunc peruenit honorem nisi quia per ipsam multifarie dementia 
temeritatem propter ioci ylaritatem luxurie petulantis diuersam adsumpsit scurrilitatem, atque musice 
conparationis lire mulcente perdocitur arte».



189

вать симпатии у читателей. Примечательно, что для описания поведения 
Юста Валерий использует цитаты и топосы из житийной литературы: в 
частности, из «Жития отцов Меридских» (Vitas s. Patrum Emeretensium 
5, 6) и «Страстей сорока мучеников» (Passio s. quadraginta martyrum 7)9. 
В глазах читателя это должно было усилить мотив страданий Валерия за 
веру.

Мы смотрим на этот конфликт только глазами Валерия, который пред-
ставляет его как несправедливые претензии нечестивого клирика. Но 
дело, видимо, не только и не столько в моральном облике самого Юста, 
сколько в том, что тот видел в Валерии конкурента и опасался за свое 
положение (вспомним, что Рикимир хотел сделать пресвитером именно 
Валерия). 

Насколько можно судить, конфликты «святого мужа» и клириков име-
ли место достаточно часто. В этой связи можно вспомнить случай свя-
того Эмилиана, отшельника, жившего в Риохе. Епископ Дидимий сделал 
его пресвитером своей церкви, но Эмилиан не перестал держать стро-
гий пост и непрестанно молиться, т.е. не изменил своему образу жизни. 
Более того, он стал раздавать беднякам милостыню из имущества церк-
ви, что вызывало гнев сначала клириков, а затем и епископа Дидимия 
(Vita sancti Aemiliani 12–13; подробнее см.: Castellanos 1996. P. 82, Марей 
2018. С.  231–232). Строго говоря, Эмилиан совершил противоправное 
деяние, расходуя не принадлежащее ему имущество церкви, однако ав-
тор жития, Браулион Сарагосский, оправдывает своего героя, утверждая, 
что тот «сделал церковь обильной… христианами, а не имуществом» 
(Браулион Сарагосский 2018. С. 300). Автор резко осуждает клириков и 
особенно епископа Дидимия, который так же, как и Юст, изображен по-
лубезумным от гнева и зависти к добродетелям отшельника. Итак, при-
чина враждебного отношения как к Эмилиану, так и к Валерию связана 
с чисто меркантильными интересами клириков и с их завистью, так как 
оба отшельника пользовались бо́льшим авторитетом у мирян.

Спор из-за имущества лежит и в основе конфликта Валерия с настоя-
телями Руфианского монастыря. Так, один из них велел отнять пожало-
ванную Валерию лошадь (надо ли говорить, что лошадь чудом спаслась 
от преследовавших ее людей и вернулась к своему хозяину?) (OQ. 9.1). 
После этого знатный муж Василиан подарил Валерию еще одну лошадь, 
которую злобный настоятель, преемник предыдущего, велел стреножить 
и бросить в пропасть (лошадь, конечно, выжила и даже не повредилась). 
Вероятно, одного из этих настоятелей звали Фирмином, и на него Вале-
рий жалуется в заключительной части своей «автобиографии», говоря, 
что тот постоянно пытался его оскорбить и унизить в глазах братии и 

9	 См. примечание издателей: Valère du Bierzo 2021. Р. 50, n. 2–4.



190

мирян. Причиной же такого отношения стали «подаяние, любовь и ува-
жение добрых христиан»10. Оставив в стороне вопрос о правомерности 
действий аббата, отметим, что и в данном случае авторитет Валерия в 
глазах мирян представляется монастырским властям – как и клирикам – 
некой угрозой их благополучию, в том числе и имущественному.

Епископ Исидор и Валерий: попытка «присвоения» авторитета?
Несколько иная ситуация складывается с епископами Асторги Иси-

дором и Аврелием. Первого Валерий представляет служителем дьявола: 
его враждебный замысел состоит в том, чтобы отвести пожилого монаха 
в Толедо. Этот фрагмент достаточно сложен для понимания еще и из-за 
разницы в рукописной традиции. Так, в единственной рукописи XIII в., 
хранящейся ныне в Лиссабоне, сказано, что Исидор злоумышлял при-
вести Валерия в публичный театр города Толедо; в остальных манус-
криптах слово theatrum отсутствует11. Так или иначе поездка в Толедо не 
состоялась, поскольку Исидор внезапно скончался: по мнению Валерия, 
над ним свершился суд Божий12.

По всей видимости, епископ Асторги собирался взять Валерия на 
XII Толедский собор (681 г.) как представителя Руфианского монастыря, 
однако сам епископ умер незадолго до отъезда (Díaz y Díaz 2006. Р. 268–
270). В сознании уже пожилого Валерия поездка в столицу трансформи-
ровалась в какое-то страшное искушение, к которому Исидор умышлен-
но его подталкивал. Гипотетическое пребывание в городе, в толпе людей, 
а тем более – поход в театр, квинтэссенцию суетности и греховности 
мира, должно было усилить образ нечестивого епископа Асторги. Буду-
чи сам грешником, тот пытается уронить авторитет отшельника в гла-
зах братии. Этот пассаж принято интерпретировать как проявление дав-
но тлеющего конфликта между епископом и отшельником (Díaz y Díaz 
1969. P. 222, n. 53; Díaz, Fernández Ortiz 1998. P. 33–34). Действительно, 
Валерий не питал к Исидору никаких добрых чувств, возможно, из-за 
того, что тот рукоположил пресвитера Юста, о котором речь шла выше. 
Но считать, что Исидор был настроен к Валерию враждебно, как мне 

10	 QDSQ.2.3: «…Firminus, qui est ipsius morbidi gregis in ruine perdictione prepositus, nuperrime igitur 
dementie uesanie frustratus, quod non abuit unde infelicitati mee crimen obiceret, pro sola bonorum 
christianorum susceptione, karitate et dilectione me conatus est puplica obtrectatione derogare...».

11	 В издании 2006 г. слово theatrum оставлено, так как без него непонятна грамматика фразы.  
Однако составители нового издания его убрали.

12	 OQ. 7.6: «…demum adgressus pestilentissimum uirum Ysidorum, Asturicensem epicopum, supplantans 
eum ut me quasi per fraudulente laudis instinctum ad publicum Toletane urbis perduceret [theatrum]. 
Et dum sic ueniret inmissus ab inimico, ut me mitteret in conmotionis interitum et aliorum fratrum 
pessimum inrogaret scandalum, recto uidelicet omnipotentis Domini iudicio, lacum quem nobis aperuit 
ipse repente ingressus est in eo. Nos autem reliquit intactos, illum uero perpetuus obsorbuit infernus».



191

кажется, нет никаких оснований. В самом деле, попытка взять Валерия 
на собор указывает, как минимум, на то, что Исидор признавал высокий 
духовный авторитет отшельника. Валерий не был аббатом монастыря, 
но именно он должен был его представлять, что свидетельствует о его 
особом статусе и харизме. Желание Исидора взять в Толедо Валерия сто-
ит трактовать как попытку «присвоить» его авторитет, использовать его 
харизму в интересах епархии (Gallon 2021. P. lxviii–lxxix). Сходным об-
разом действовал епископ Тирасоны Дидимий: тот сделал пресвитером 
отшельника Эмилиана ради славы своей церкви и увеличения числа при-
хожан (Castellanos 1998. P. 124–132). 

Если епископ Исидор в глазах Валерия является приспешником дья-
вола, то с его преемником по имени Аврелий у отшельника сложились 
вполне добрые отношения. Валерий характеризует Аврелия как «челове-
ка Божиего благочестивого епископа» (RS. 9.3). Из текста мы узнаём, что 
Аврелий освятил храм, построенный учеником Валерия Сатурнином, и 
рукоположил самого Сатурнина в сан пресвитера, т.е. включил того в 
церковную иерархию. Вероятно, Аврелий покровительствовал Валерию 
и его ученикам, чем заслужил лестную характеристику нашего склонно-
го к мизантропии автора. Следовательно, отношения «святого мужа» и 
представителя церковной иерархии, в данном случае епископа, не обяза-
тельно носили конфликтный характер. Конфликт существовал в голове у 
Валерия, однако в реальности, насколько можно судить, епископ скорее 
был заинтересован в том, чтобы включить отшельника в число людей, 
если не контролируемых лично им, то хотя бы находящихся под его вли-
янием. Таким образом, аскетический авторитет отшельника распростра-
нился бы на всю церковь Асторги, что привело бы к увеличению автори-
тета самого Исидора. 

* * *
От литературы Испании вестготского периода (VI–VII вв.) осталось 

не так много произведений агиографического характера – всего пять 
(см.: Velázquez 2005). И в двух из них, где главными героями являются 
анахореты, упоминается конфликт отшельника и представителей церков-
ной иерархии (причем в случае с Валерием, как мы могли убедиться, 
такого рода конфликты происходят регулярно). Это свидетельствует о 
том, что между представителями этих групп действительно имело ме-
сто недопонимание, основанное на взаимном подозрении. Так, Валерий 
неоднократно обвиняет своих противников в недостаточно ревностном 
служении Богу и вообще в недостойном поведении. Мнения его антаго-
нистов мы узнать не можем, но можем догадываться, что они со своей 
стороны подозревали отшельников в гордыне и неправедном образе жиз-



192

ни (поскольку этот образ жизни никто не контролирует). Не случайно 
Исидор Севильский писал, что монаху предпочтительнее жить в мона-
стыре, следуя уставу и повинуясь старшим, ибо лишь немногие могут 
достойно нести бремя аскезы, прочие же стремятся к уединению, чтобы 
избежать контроля со стороны аббата (Исидор Севильский 2002. С. 215). 

Конфликты с пресвитерами – настоятелями небольших деревенских 
церквушек, – или с низшими клириками, видимо, случались довольно 
часто. Их причиной была конкуренция между отшельником и пресвите-
рами за уважение и авторитет в среде мирян. Здесь имели место и чисто 
меркантильные соображения, поскольку жизнь обоих зависела от подно-
шений и милостыни верующих.

Взаимоотношения анахорета и епископа, по-видимому, носили более 
сложный характер и не всегда были конфликтными. Скорее нужно гово-
рить о том, что епископы стремились включить отшельника в церковную 
структуру: во-первых, с целью контроля их образа жизни, во-вторых, для 
«присвоения» их авторитета. В случае, если епископ оказывал покро-
вительство отшельнику и его ученикам, отношения у них были вполне 
добрыми.

Можем ли мы сделать вывод, что епископ постепенно теряет позиции 
религиозного лидера? Ответить на этот вопрос весьма сложно, так как 
наши источники скудны и доносят точку зрения лишь одной стороны. 
Тем не менее мы действительно можем заметить некоторую перемену в 
мировоззрении. Вместо епископа, образованного, начитанного и связан-
ного с городом, идеалом становится монах или отшельник, истово пре-
данный молитвам и служению Богу. Кроме произведений Валерия, об 
этом свидетельствует «Житие св. Фруктуоза». Так, в прологе к житию ав-
тор сравнивает Исидора и Фруктуоза: если первый был известен прежде 
всего своими богословскими трудами, то другой прославился благоче-
стивой жизнью, сравнимой лишь с подвигом отцов Фиваиды (Vita sancti 
Fructuosi. Praef.). Примечательно, что большинство монастырей, живу-
щих по уставу Фруктуоза, находится как раз на Северо-Западе Испании, 
в Галисии, где жил Валерий. Вообще, Фруктуоз является для Валерия 
образцом для подражания. Да и в глазах автора жития, которым, по всей 
видимости, был кто-то из учеников и последователей Фруктуоза, авто-
ритет аскета был явно выше. Так что можно с известной долей осторож-
ности заключить, что, по крайней мере, на Северо-Западе Пиренейского 
полуострова образцовым, модельным святым действительно становится 
аскет, ведущий подчеркнуто суровый образ жизни, а не образованный 
и связанный с городом епископ. Отметим, что и Фруктуоз, и Валерий 
были достаточно образованными людьми, однако образование никогда 
не было главной, определяющей чертой их образа. Валерий в начале 



193

своего произведения очевидным образом противопоставляет «суетную 
мирскую науку» и истинное служение Богу. Предпочтение монашескому 
и аскетическому этосу свидетельствует о смене мировоззрения и может 
считаться одной из вех, обозначающих конец античной культуры.

ИСТОЧНИКИ И ЛИТЕРАТУРА / REFERENCES

Ауров О.В. Испания в эпоху вестготов. Краткая история. СПб., 2019. [Aurov O.V. 
Ispaniya v epokhu vestgotov. Kratkaya istoriya (Spain in the Time of Visigoths.  
A Brief History). St. Petersburg, 2019.]

Биркин М.Ю. Епископ в Вестготской Испании. СПб., 2020. [Birkin M.Yu. Episkop 
v Vestgotskoy Ispanii (The Bishop in Visigothic Spain). St. Petersburg, 2020.]

Браулион Сарагосский. Житие св. Емилиана / Пер. Е.С. Марей // Mater Hispania. 
Христианство в Испании в I тысячелетии / Сост. протоиерей А. Кордочкин. 
СПб., 2018. С. 292–308. [Braulion Saragosskiy. Zhitie sv. Emiliana (Braulio of 
Zaragoza. The Life of St. Aemilian) / Per. E.S. Marey // Mater Hispania. Khris-
tianstvo v Ispanii v I  tysyacheletii / Sost. protoierey A. Kordochkin. St. Peters-
burg, 2018. S. 292–308.]

Валерий Бергиденский. Стихи. Воздыхания по поводу пережитых скорбей / 
Пер. Н.О. Харламовой // Mater Hispania. Христианство в Испании в I тыся-
челетии / Сост. протоиерей А. Кордочкин. СПб., 2018. С. 360–380. [Valeriy 
Bergidenskiy. Stikhi. Vozdykhaniya po povodu perezhitykh skorbey (Valerius of 
Bierzo. The Poems. Sighs over the Sorrows Experienced) / Per. N.O. Kharlamo-
voy // Mater Hispania. Khristianstvo v Ispanii v I tysyacheletii / Sost. protoierey 
A. Kordochkin. St. Petersburg, 2018. S. 360–380.]

Исидор Севильский. О церковных службах / Изд. подг. С.А. Воронцов, М.Ю. Бир-
кин, Е.С.  Марей, Л.В.  Чернин, А.А.  Волков. СПб., 2022. [Isidor Sevil’skiy. 
O tserkovnykh sluzhbakh (Isidore of Seville. About Church Offices) / Izd. podg. 
S.A. Vorontsov, M.Yu. Birkin, E.S. Marey, L.V. Chernin, A.A. Volkov. St. Peters-
burg, 2022.] 

Корсунский  А.Р. Готская Испания (Очерки социально-экономической и поли-
тической истории). М., 1969. [Korsunskiy  A.R. Gotskaya Ispaniya (Ocherki 
sotsial’no-ekonomicheskoy i politicheskoy istorii) (Gothic Spain. Essays on So-
cio-Economic and Political History). Moscow, 1969.]

Марей  Е.С. Конструирование образа святого отшельника в «Житии Эмили-
ана» Браулиона Сарагосского // Европа святых. СПб., 2018. С.  226–236. 
[Marey  E.S. Konstruirovaniye obraza svyatogo otshel’nika v «Zhitii Emiliana» 
Brauliona Saragosskogo (The Construction of the Image of the Holy Hermit in 



194

the Life of Aemilian by Braulio of Zarragoza) // Yevropa svyatykh. St. Petersburg, 
2018. S. 226–236.]

Castellanos S. Conflictos entre la autoridad y el hombre santo. Hacía el control oficial 
del patronatus caelestis en la Hispania visigoda // Brocar. 1996. № 20. P. 77–89.

Castellanos S. Poder social, aristocracias y “hombre santo” en la Hispania Visigoda. 
La “Vita Aemiliani” de Braulio de Zaragoza. Logroño, 1998.

Collins R. The “Autobiographical Works” of Valerius of Bierzo: their Structure and 
Purpose // Los visigodos: Historia y Civilización / Ed. A. González Blanco. Mur-
cia, 1986. P. 425–442. 

Concilios visigóticos y hispano-romanos / Eds. J. Vives, T. Marin Martínez, G. Mar-
tínez Díez. Barcelona; Madrid, 1963.

Díaz P. Iglesia propia y gran propiedad en la autobiografía de Valerio de Bierzo // 
Actas de I Congreso Internacional Astorga romana. Astorga, 1986. P. 159–177.

Díaz P., Fernández Ortiz de Guinea L. Valerio del Bierzo y la autoridad eclesiastica // 
Helmántica. 1997. Vol. 48 (145–146). P. 19–35.

Díaz y Díaz M.C. Eremitical life in Visigothic Spain // Classical folia. 1969. Vol. 23. 
P. 209–227. 

Díaz y Díaz M.C. Valerio del Bierzo. Su persona. Su obra. León, 2006.
Elfassi J. Vie et oeuvre de Valère de Bierzo // Valère du Bierzo. Écrits autobiographiques 

et visions de l’au-delá / Texte établi, traduit et commenté par P. Henriet (coord.), 
J. Elfassi, F. Gallon, C. Martin, J.C. Martín-Iglesias. P., 2021. P. xiii–xxvi.

Gallon F. Érémitisme et monachisme dans l’oeuvre de Valère du Bierzo: modèles, 
idéaux et practiques // Valère du Bierzo. Écrits autobiographiques et visions de 
l’au-delá / Texte établi, traduit et commenté par P.  Henriet (coord.), J.  Elfassi, 
F. Gallon, C. Martin, J.C. Martín-Iglesias. P., 2021. P. liii–lxxxii.

García de Valdeavellano L. Curso de Historia de las Instituciones españolas (De los 
orígines al final de la Edad Media). 5 ed. Madrid, 1977.

García Moreno L.A. Prosopografía del reino visigodo de Toledo. Salamanca, 1974.
García Moreno L.A. Historia de España visigoda. Madrid, 1989.
Henriet P. Origines du christianisme ibèrique et communauté de parfaits. Valère du 

Bierzo (VII siècle) // Estudios de latín medieval hispánico. Actas del V Congreso 
Internacional de Latín Medieval Hispánico / J. Matínez Gázquez, O. De la Cruz 
Palma, C. Ferrero Hernández. Firenze, 2011. P. 367–376.

Henriet P. Les démons de Valère du Bierzo (VIIe siècle) // Moines et démons. Auto-
biographie et individualité au Moyen Age (VII–XIII siècles) / Ed. D. Barthélemy, 
R. Grosse. P., 2014. P. 13–25.

Henriet P. Érémitisme, société, construction de moi: le projet valérien // Valère du 
Bierzo. Écrits autobiographiques et visions de l’au-delá / Texte établi, traduit 
et commenté par P. Henriet (coord.), J. Elfassi, F. Gallon, C. Martin, J.C. Mar-
tín-Iglesias. P., 2021. P. lxxxiii–cxxx.



195

King P.D. Law and Society in the Visigothic Kingdom. Cambridge, 1972.
Martin C. La geographie du pouvoir dans l’Espagne wisigothique. Lille, 2003. 
Rapp C. Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an 

Age of Transition. Los Angeles; L., 2005.
Riché P. Education et culture dans l’Occident barbare (VI–VIII ss.) P., 1962.
Sancti Braulionis Caesaraugustani episcopi vita S. Emiliani / Ed. L. Vázquez de Par-

ga. Madrid, 1943.
Sisebuti Vita Desiderii // Gil I. Miscellanea visigothica. Sevilla, 1972. P. 52–69.
Velázquez Soriano I. Hagiografía y culto de los santos en la Hispania Visigoda: Apro-

ximación a sus manifestaciones literarias. Segovia, 2007.
Vita sancti Fructuosi. Estudio y edición crítica / Ed. M.C. Díaz y Díaz. Braga, 1974.

Elena S. Marey

CONFLICTS BETWEEN HERMITS AND CLERICS IN VISIGOTHIC 
SPAIN: A CHANGE OF THE MODEL OF AUTHORITY?

The article analyses the so-called “autobiographical” works of Valerius of Bierzo, 
a hermit and monk who lived at the end of the 7th century in the mountains of Galicia 
in the northwest of the Iberian Peninsula. One of the main motifs of his works is 
the confrontation between Valerius and the clergy (presbyters and the bishop). 
Scholars explain these conflicts by the rivalry between Valerius and the clergy for the 
leadership in the Christian community. The author carries out a detailed examination 
of the reasons for each of Valerius’ conflicts with the representatives of the church 
and monastic hierarchy, and also studies those methods and techniques that he used to 
apply when portraying his opponents.

Keywords: Valerius of Bierzo, history of monasticism, hermit, religious authority, 
Kingdom of Toledo, bishop and monk, models of holiness

DOI: 10.32608/1560-1382-2025-46-181-195


